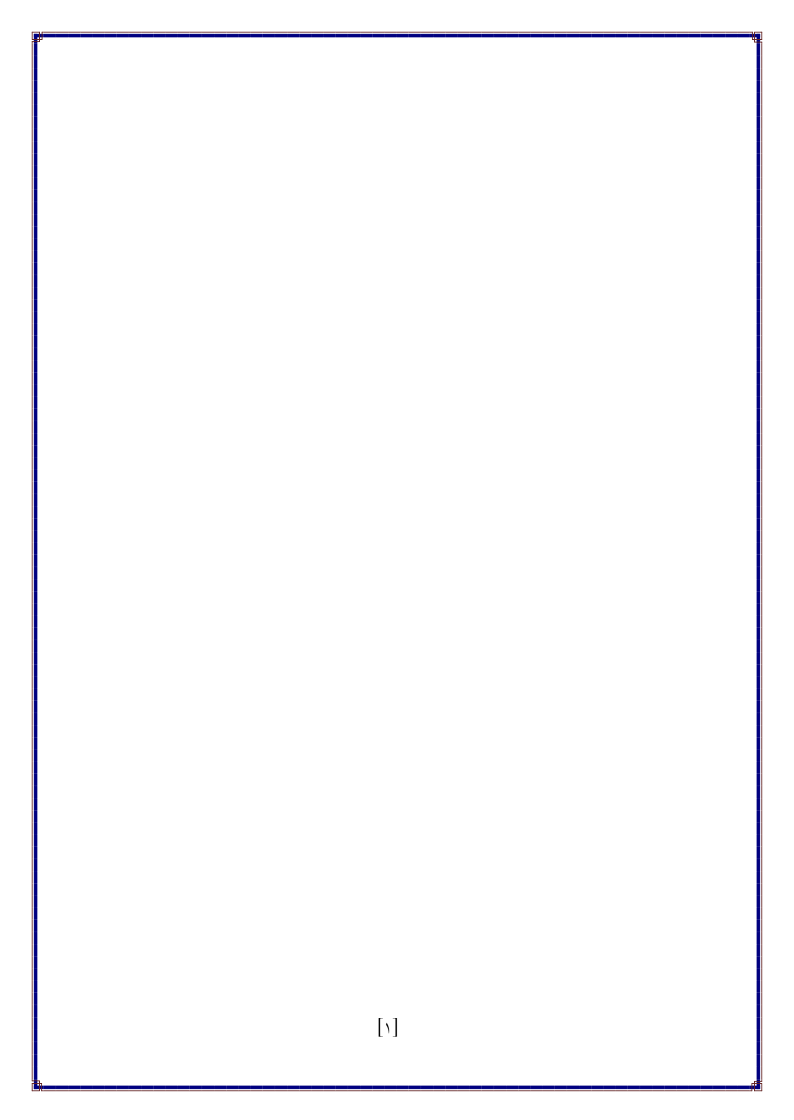


حفظرالگرتعالی



إِنَّ الْحُمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَعْيِنُهُ وَنَسْتَعْيِنُهُ وَنَعُودَ بِاللَّه من شرور أَنْفُسنَا وَمن سيئات إِنَّ الْحُمْدَ لِلَّهِ الله فَك مضل لَهُ وَمن يضلل فَلَا هادي لَهُ، وَأَشْهد أَن لَا إِلَه إِلَّا الله وَحده لَا شريك لَهُ وَأَشْهد أَن لَا إِلَه إِلَّا الله وَحده لَا شريك لَهُ وَأَشْهد أَن مُحَمَّدًا عَبده وَرَسُوله.

﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقاتِهِ وَلا تَحُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ١٠

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَها وَبَثَّ مِنْهُما وَبَثَّ مِنْهُما وَبَثَّ مِنْهُما وَبَثَّ مِنْهُما وَبَثَّ مِنْهُما وَبَثَ مِنْهُما وَيَبَاً ﴾ ﴿ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾ ﴿ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾ ﴿

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيداً يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ ٣٠.

#### أُمَّا بَعْدُ:

فإِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاثُهَا، وَكُلَّ فَإِنَّ أَصْدَقَ الْحُدَقَةِ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ١

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٧١-٧٠

أيها الأحبة المؤمنون والأخوة المسلمون، مع هذا الشهر العظيم المبارك، شهر الله المحرم، نقف وقفة مع إخواننا وأحبتنا، هذه الوقفة أيها الأخوة تنطلق من اهتمامه عَلَيْكَيَّهُ بهذا الشهر العظيم المبارك، الذي حثنا عَلَيْكَةً على صيامه، وشرع النبي عَلَيْكَةً صيامه للأمة.

ففي هذا الحديث العظيم المبارك أنَّ النبي عَيَالِيَّةٍ شرع لهذه الأمة صيام شهر الله المحرم، هذا الصيام الذي شرعه النبي عَيَالِيَّةً يبيِّن أن أفضل الصيام بعد رمضان صيام شهر الله المحرم.

وفي هذا إشارة إلى استحباب وسنيَّة صيام هذا الشهر بكامله، ولا يعارض هذا ما صح من حديث عائشة -رَضِيَ اللهُ عَنْهَا- أن النبي عَيَّالِيَّةٍ: «لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ عَيَّالِيَّةٍ يَصُومُ شَهْرًا أَكْثَرَ من حديث عائشة -رَضِيَ اللهُ عَنْهَا- أن النبي عَيَّالِيَّةٍ: «لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ عَيَّالِيَّةٍ يَصُومُ شَهْرًا أَكْثَرَ من حديث عائشة ورضي الله عَنْهَا فَانَ يَصُومُ شَعْبَانَ إِلَّا قَلِيلًا»... وفي رواية: «كَانَ يَصُومُ شَعْبَانَ إِلَّا قَلِيلًا»...

۱) صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم

فهكذا أخبرت أم المؤمنين عائشة -رَضِيَ اللهُ عَنْهَا- أَنَّ النبي عَيَّالِيَّةٍ ما كان يصوم في شهر بعد رمضان أكثر مما كان يصوم في شعبان، هذه حكاية فعله عَيَّالِيَّةٍ أَمَّا قوله عَيَّالِيَّةٍ في رواية صحيح مسلم بنصه عَلَالِيَّةٍ: «أَفْضَلُ الصِّيَامِ بَعْدَ رَمَضَانَ شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ»...

ولهذا قال العلماء: فلعل إخباره عَيَالِيّة بذلك إنها كان في آخر حياته عَيَالِيّة ولم يتمكن من صيام ذلك، أو أن النبي عَيَالِيّة كان يطرأ له من الطوارئ ما لا يطرأ لغيره، فكون النبي عَيَالِيّة له من الطوارئ ما لا يطرأ لغيره، فكون النبي عَيَالِيّة له على أنه يتقدم صيام لم يثبت من فعله أنه صام شهر الله المحرم بكامله، فإن ذلك لا يدل على أنه يتقدم صيام شعبان عليه، بل قوله عَيَالِيّة مقدم على ما ورد من حكاية فعله، بأبي هو وأمي عَيَالِيّة .

وعليه: فيكون المقطوع به أنَّ أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأنه لم يرد تخصيص في أنه يصام إلا قليله كما جاء في صيام شعبان، وإنها النبي عَلَيْكُم أطلق.

وعليه: فلو صام الإنسان شهر الله المحرم كله لكان مصيبًا للسنة لقوله عَلَيْكُمُّ.

فعلى كل حال أيها الأحبة، ثبت فضيلة صيام هذا الشهر المبارك بنصِّ حديث رسول الله على كل حال أيها الأحبة، ثبت فضيلة صيام هذا الشهر العظيم؛ تاسوعاء وعاشوراء.

(۱) صحيح مسلم.

وجاء أيضًا في الصحيحين من حديث عبد الله بن عباس رَضَالِيُّهُ عَنْهُمَا أَن النبي عَالِيَّا اللهُ سئل عن صيام يوم عاشوراء فقال ذلك، وقال ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُمَا كَمَا فِي الصحيحين: «قَدِمَ النَّبِيُّ عَيَكِالُهُ المَّدِينَةَ فَرَأَى اليَهُودَ تَصُومُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟، قَالُوا: هَذَا يَوْمٌ صَالِحٌ هَذَا يَوْمٌ نَجَّى اللَّهُ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ عَدُوِّهِمْ، فَصَامَهُ مُوسَى، قَالَ: فَأَنَا أَحَقُّ بِمُوسَى مِنْكُمْ، فَصَامَهُ، وَأَمَرَ بِصِيَامِهِ» بل جاء عند مسلم ما يدل على تحري النبي عَلَيْكُ عن صيام يوم عاشوراء، فقد سئل ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ عن صيام يوم عاشوراء فقال: «مَا رَأَيْتُ النَّبِيِّ عَلَيْكِيْ يَتَحَرَّى صِيَامَ يَوْم فَضَّلَهُ عَلَى غَيْرِهِ إِلَّا هَذَا اليَوْمَ، يَوْمَ عَاشُورَاءَ، وَهَذَا الشَّهْرَ يَعْنِي شَهْرَ رَمَضَانَ»، فأفضل الصيام على الإطلاق صيام رمضان لأنه صيام فريضة، وقد أوجب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على الأمة صيامه، فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاس وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْمُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ نَهِ ...

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم.

<sup>| . . . . | . | . . . . . (</sup>Y

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية:١٨٥

أما عاشوراء أيها الأحبة فلقد كان صيامه واجبًا قبل رمضان، فلما فرض الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ صيام هذا اليوم وبقي صيامه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ صيام رمضان نسخ الله -عَزَّ وَجَلَّ - وجوب صيام هذا اليوم وبقي صيامه مستحبًّا ولهذا كان النبي وَ الله عنواه دون سائر الأيام.

ثم إنه عَيَالِيَّةُ ثبت عنه كما جاء في الصحيح قال: «لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لَأَصُومَنَّ التَّاسِعَ» ١٠٠٠ ومات النبي عَيَالِيَّةٌ ولم يصم التاسع.

فكان حاصل السنة الواردة والمأخوذة من مجموع الأحاديث فضيلة صيام عاشوراء وتاسوعاء، لأن النبي عَلَيْكِيَّةً إنها أراد أن يخالف بذلك ما عليه صيام غير المسلمين حينها كانوا يصومون يوم عاشوراء، فأراد النبي عَلَيْكِيَّةً أن يخالفهم ففال: «لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنَّ يصومون يوم عاشوراء، فأراد النبي عَلَيْكِيَّةً أن يخالفهم ففال: «لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنَّ التَّاسِعَ»»، مخالفة لما عليه اليهود في صيام عاشوراء والاقتصار على ذلك.

ولهذا السنة الكاملة المأخوذة من مجموع النصوص أننا نصوم يوم تاسوعاء ونصوم ولهذا السنة الكاملة المأخوذة من مجموع النصوص أننا نصوم يوم تاسوعاء على حسب ما أخبرت به الجهات الرسمية عندنا في كذلك يوم عاشوراء، ويوم تاسوعاء على حسب ما أخبرت به الجهات الرسمية عندنا في بلادنا، ونحن نتقيد بذلك كها نتقيد بهذا في صيام رمضان والخروج من رمضان فيكون الناس ملزمين بها تراه الجهات المسئولة المعنية طالما أنها تعتمد رؤية الهلال..

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم.

هذا الصيام أيها الأحبة الذي وردت فضيلته في شهر الله المحرم، ثم ركز النبي عَلَيْكُمْ وَلَكُ النبي عَلَيْكُمْ و وأكد من صيام المحرم على صيام عاشوراء وتاسوعاء، هذا له بُعْد عظيم، وتلك الوقفة التي ينبغى أن نقف عندها.

أيها الأحبة إنَّ أمة الإسلام أمة ريادة، أمة عظيمة، أمة ليست تابعة لأحد من البشر.، ولا سالكة مسلك أحد ممن سبقها من الأمم، إنها هي أمة استقلت بوحي عظيم نزل على النبي عَلَيْكَةً رسول الله عَلَيْكَةً، النبي الأمين، نزل الوحي عليه، وشرع الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ شريعة عظيمة، هذه الشريعة المباركة قامت على التميز، لهذا كانت هذه الأمة المباركة خبر أمة أخرجت للناس، أمة محمد عِلَيْكَيَّة خبر أمة على الإطلاق منذ أن خلق الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ آدم عليه السلام وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، إلى نبوته عِيَالِيلَةِ، هذه الأمة أفضل الأمم. ولكن لابد أن نعلم أن حيثيات هذه الفضيلة العظيمة لهذه الأمة المباركة إنها حيثيات قامت على أمور لابد أن نتفطن إليها، لم يفضلها الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على سائر الأمم لأنها أمة عربية، أو لأن نبيها هاشمي، وإنها فضلها على سائر الأمم بأمور ينبغي أن نلتفت إليها وأن نقف عندها، فما أحوجنا في هذه الأزمان التي تلاطمت فيها أمواج الفتن، والتي اختلطت فيها المفاهيم، والتي حصلت فيها ما حصل، لابد ونحن في هذه الأيام أن نتفطن لهذه الأمور، وأن نتمسك بالقواعد والأصول، وأن يعلم الإنسان أن عبادة الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وأن وجوده في الحياة ينبغي أن يقوم على عبودية سالمة من كل شبهة، وأن يقوم أمره على فهم وعلى فهم وعلى بصيرة وعلى فرقان، فلا يتلاعب أحد بعقله، ولا يستدرجه أحد على هاوية لا ينبغي أن يسلكها، وإنها يعبد الله على بصيرة، يعبد الله -عَزَّ وَجَلَّ - بعلم.

ولهذا عرفنا الله وعرفنا رسوله وعرفنا دين الإسلام كل ذلك بالأدلة، فلئن سألتني من ربي أجبتك بالأدلة، ولئن سألتني عن فضائل هذه الأمة أجبتك بالأدلة ولئن سألتني عن فضائل هذه الأمة أجبتك بالأدلة المأخوذة من كتاب الله ومن سنة رسول الله عَلَيْكُمْ.

ما أحوجنا إلى تلك البصيرة، وما أحوجنا إلى معرفة الفرقان، وما أحوجنا إلى أن نعبد الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى على نور وبيِّنة، قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إَن تَتَّقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً ﴾ ﴿ وَقَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إَن تَتَّقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً ﴾ ﴿ وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ ﴿ وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِيا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تَتَقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَاناً ﴾ ﴿ وَمَنِ اتَّبُعَنِي ﴾ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

تعالوا أيها الأحبة نعيش في هذه الدقائق المعدودة المعلومة، حتى تكون معرفتنا بفضيلة هذه الأمة مبنية على أسس متينة، ومبنية على علم راسخ.

إن فضيلة هذه الأمة إنها ترجع لما شرع الله -عَزَّ وَجَلَّ - لها من تشريع عظيم ومن شريعة سمحة قائمة على التوحيد وعلى السهولة وعلى اليسر.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية:١٠٨

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأنفال، الآية: ۲۹

فضيلة هذه الأمة ترجع إلى نبيها الذي جعله الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أفضل الأنبياء، فأفضل الأنبياء، الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أفضل الأنبياء، فأفضل الأنبياء نبينا محمد عَلَيْكَالِيَّةً.

راجعة إلى أن كتابها أعظم الكتب على الإطلاق، وهو مهيمن على كل الكتب، وهو كتاب الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ القرآن.

قائمة على أنَّ شريعتها أعظم الشرائع وأفضل الشرائع على الإطلاق لأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى جعل فيها من التيسير والسهولة واليسر ما لم يكن في شريعة سابقة.

وزد على ذلك أن هذه الأمة ترجع فضيلتها أيضًا نظرًا لعملها الصالح إلى آخر الزمان على نور وبصيرة وبينة، كما قال عَلَيْكِيَّةً في الحديث الصحيح: «لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَهَمْ، حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ»...

فبقاء هذه البصيرة في هذه الأمة جعلها خير أمة في الآخرة، فهي أكثر الأمم في الجنة، ولقد صح بذلك الحديث كما جاء عند مسلم من حديث عبد الله بن مسعود رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ أَن النبي عَلَيْكِيَّةٍ قَالَ: فَكَبَّرْنَا، ثُمَّ قَالَ: أَمَا تَرْضَوْنَ أَنْ تَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الجُنَّةِ؟ قَالَ: فَكَبَّرْنَا، ثُمَّ قَالَ: أَمَا تَرْضَوْنَ أَنْ تَكُونُوا ثُبُعَ أَهْلِ الجُنَّةِ؟ قَالَ: فَكَبَرْنَا، ثُمَّ قَالَ: أَمَا تَرْضَوْنَ أَنْ تَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الجُنَّةِ؟ قَالَ: فَكَبَرْنَا، ثُمَّ قَالَ: إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ تَكُونُوا شَطْرَ أَهْلِ الجُنَّةِ...»"،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ومسلم

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ومسلم.

نصف أهل الجنة كما في رواية مسلم من هذه الأمة المباركة وهذا راجع إلى ديمومة العمل الصفالح، وإلى ديمومة الفرقان في هذه الأمة المباركة، بل جاء في خارج الصحيحين أن النبي الصالح، وإلى ديمومة الفرقان في هذه الأمة المباركة، بل جاء في خارج الصحيحين أن النبي وَيَالِيَّةٌ قال: «أَهْلُ الجُنَّةِ عِشْرُونَ وَمِائَةٌ صَفِّ، ثَمَانُونَ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، وَأَرْبَعُونَ مِنْ سَائِرِ الْأُمْمِ»...

أي بمجموع النصوص فهذه الأمة في الجنة تبلغ ثلثي أهل الجنة، وما ذلك إلا لعملها، إلا لبصيرتها، إلا لقيام الحق فيها إلى آخر الزمان، فلا يرفع الحق من هذه الأمة، بل يبقى الناطق به ولو زادت الغربة، ولو اشتدت في أي عصر. من العصور فإن بقاء الحق والحمد لله باقٍ في هذه الأمة إلى آخر الزمان.

أيها الأحبة، لقد ربى النبي عَلَيْكِي هذه الأمة وأسس النبي عَلَيْكِي على أسس عظيمة، حتى يتبع الدعاة إلى الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى إلى هذه الطريقة، فتبقى هذه الطريقة في أمة النبي عَلَيْكِي إلى آخر الزمان:

الأساس الأول الذي ربى النبي عَلَيْكُ عليه الناس وأسس عليه هذه الأمة هو أساس الأول الذي ربى النبي عَلَيْكُ عليه الناس وأسس عليه هذه الأمة هو أساس التوحيد:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه وصححه الألباني رحمه الله

أساس التوحيد، هذا التوحيد الذي جاء به النبي وَ الله فلم يأت النبي وَ أُولًا، فلم يأت النبي وَ أُولًا المسلاة، أو بالأمر بالصيام، أو بالأمر بالزكاة أو غير ذلك، ما قال: أقيموا الصلاة، ولا قال: آتوا الزكاة، ولا قال: صوموا رمضان، إنها كان الأمر الأول الذي جاء به النبي والا قال: آتوا الزكاة، ولا قال: صوموا رمضان، إنها كان الأمر الأول الذي جاء به النبي والذي أُمِر به أساسًا، هو ما قاله الله -عَزَّ وَجَلَّ -: ﴿ يَاأَيُّهَا اللَّدَّيُّرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢) وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ (٣) وَيُهَابِكَ فَطَهَرْ (٤) وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (٣) ﴿ وَيُهَابِكَ فَطَهُرْ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٣) عن الشرك، ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ (٣) أَي عظمه بالتوحيد، ﴿ وَثِيَابِكَ فَطَهُرْ (١) أَي علم أعالك عن الشرك، ﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (١) أي اترك الأصنام، وعبادة الأصنام، والتوجه إلى من الشرك، ﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (١) أي اترك الأصنام، وعبادة الأصنام، والتوجه إلى الأصنام، فجاء النبي وَ النبي وَ السورة العظيمة المباركة التي تقرر التوحيد.

وما هو التوحيد؟

التوحيد: هو إفراد الله -عَزَّ وَجَلَّ - بالعبادة والطاعة، فلا يُعبد سواه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وهذا معنى قول: "لا إله إلا الله" أي: لا معبود حق إلا الله، فلا يعبد إلا هو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

<sup>(</sup>١) سورة المدَّثر، الآية: ١ -٥

<sup>(</sup>٢) سورة المدَّثر، الآية: ١-٢

<sup>(</sup>٣) سورة المدَّثر، الآية: ٣

<sup>(</sup>٤) سورة المدَّثر، الآية: ٤

<sup>(°)</sup> سورة المدَّثر، الآية: ٥

فإلى من نتوجه؟ ومن ندعو؟ ومن نسأل؟ ومن نرفع إليه أكفَّ الضراعة؟ من هو لأزماتنا؟ من هو لضرنا ونفعنا؟ من هو لحاجاتنا؟

أليس ربي سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى القائل في محكم كتابه: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدُير ﴾ ٢٠٠؟

أليس ربي القائل: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (٢)؟

أليس ربي القائل: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ٣٠؟

أليس ربي القائل: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِين ﴾ "؟

أليس ربي القائل: ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِين ﴾ ٥٠٠؟

أليس ربي القائل: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾ ٢٠٠؟

أليس ربي القائل: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَر ﴾ ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام، الآية: ١٧

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٨٦

<sup>(</sup>r) ..... (l. i. i. l. i. i. l. i. i.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٢٣

<sup>(°)</sup> سورة آل عمران، الآية: ١٧٥

<sup>(</sup>٦) سورة الفاتحة، الآية: ٥

<sup>(</sup>٧) سورة الكوثر، الآية: ٢

# أليس ربي القائل: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِٱلْفِ مِّنَ الْمُلاَئِكَةِ مُرْدِفِين ﴾(١٠؟

أليس نبيي القائل وقد ربى صغار الأمة قبل كبارها حينها أردف عبد الله بن عباس رَضَ الله عنه كها عند الترمذي فكان من كلهاته التي خاطب بها الصغار كها خاطب بها الكبار، أن قال: «يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِهَاتٍ، احْفَظِ اللَّه يَحْفَظُ اللَّه يَحْفَظُ اللَّه يَجْفَظُ اللَّه تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا الكبار، أن قال: «يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِهَاتٍ، احْفَظِ اللَّه يَحْفَظُ اللَّه تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا الكبار، أن قال: «يَا غُلامُ إِنِّي أُعلِّمُكُ كَلِهَاتٍ، احْفَظِ اللَّه يَحْفَظُ اللَّه تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّة لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنفُعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ فَذَ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَعْده الله عَلَى اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَعْده النبي يعلمه النبي بقيه بعد، بكيف بالكبار رجالًا ونساءً؟!

كيف بقادات المعارك؟ كيف بأئمة المساجد؟ كيف بهؤلاء جميعًا؟

إن النبي عَيَالِي ربَّى الأمة على هذا، ولهذا كانت أول كلمة يدخل بها الإنسان الإسلام، ويبقى بها على الإسلام إلى نهاية حياته، وإذا أتى بناقض من النواقض انهدم إسلامه؛ كلمة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٩

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه وصححه الألباني رحمه الله

التوحيد، فأول حيثية من حيثيات فضائل هذه الأمة وأول أساس ربى عليه النبي عَيَلْكِالله هذه الأمة أمر التوحيد يا إخواني.

لماذا نلجاً إلى قبور موتى؟ لماذا ندعوهم من دون الله؟ لماذا نذهب إلى قبر فلان وعلان, ونطوف حوله، ونرجو ما عنده، ونسأله وهو ميت لا يشعر؟

كما قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ (٢٠) أَمْ وَاتُ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (١)، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَادْعُوهُمْ أَمْ وَاتُ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (١)، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَادْعُوهُمْ أَمْ وَاتَّ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيّا أَمْ هُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ هَمْ أَذْ كُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ هَمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ هَمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ هَمْ أَذْ كُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ هَمْ أَذْكُ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ (٢٠).

هؤلاء الأموات أجابوا أحدًا؟ لبُّوا نداءً؟ فرجوا كربًا؟ أزالوا همًّا؟

ما حصل لهم شيء من ذلك، فعلام نترك الواحد الأحد سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الذي يعلم السرـ وأخفى؛ علام ندعه ونلجأ إلى قبور موتى ندعوها من دون الله؟

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٢١

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٩٥-٩٥

واعلموا يا عباد الله أن الذين يدعون هؤلاء من دون الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى بتفريج الكرب أو زوال الهم، الذي ينذرون لهم ويذبحون عند قبورهم ويطوفون حولها، هؤلاء إذا قامت عليهم حجة الله وبُلِّغوا دين الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فأصروا على ما هم عليه، ما هم بمسلمين.

## الأساس الثاني الذي ربى عليه النبي عَلَيْكَةً هذه الأمة، أساس الإخاء.

أساس الإخاء، قبل أن يقاتل النبي عَلَيْكِيه بعدما ربَّى أمته على العقيدة، قبل أن يُشرع الساس الإخاء، قبل أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه الجهاد ربى النبي عَلَيْكِيه المجتمع المسلم على أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه في الجهاد ربى النبي عَلَيْكِيه المُعتمع المسلم على أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه في الجهاد ربى النبي عَلَيْكِيه المُعتمع المسلم على أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه في الجهاد ربى النبي عَلَيْكِيه المُعتمع المسلم على أن يكون مجتمعًا كالجسد إذا الله على أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه في الجهاد ربى النبي عَلَيْكُ المُعتمد إلى الله على أن يكون مجتمعًا كالجسد الواحد، لهذا قال عَلَيْكِيه المُعتمد المواحد، لهذا قال عَلَيْكُم المُعتمد المواحد، في المُعتمد المواحد، في المعتمد المواحد، في المؤمن المواحد، في المعتمد المواحد، في المعتمد المواحد، في المؤمن المؤمن

أيها الأحبة، مجتمعنا جسد واحد، أنت يدي وأنا يدك، أنت قلبي وأنا قلبك، كلنا جسد واحد لا فرق بين أبيض وأسود وأحمر، لا فرق بين غني ولا فقير، ولا فرق بين حاكم ومحكوم، كلنا جميعًا كالجسد الواحد.

أراد النبي وَيَالِيَّهُ قبل أن يرفع سيفه وقبل أن يغزو غزوة، وقبل... وقبل... أن يربي المجتمع النبي وَيَالِيَّهُ المجتمع المسلم على أساس متين من الإخاء، من المودة، من الرحمة، حتى جعل النبي وَيَالِيَّهُ من فرج عن أخيه كربة كما جاء في الحديث الصحيح، فرج الله -عَزَّ وَجَلَّ - كربة من كرب

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم.

يوم القيامة، ومن يسرعلى مسلم يسرالله -عَزَّ وَجَلَّ – عليه، والله <math>-عَزَّ وَجَلَّ – وجل في حاجة العبد ما كان العبد في حاجة أخيه.

لقد كان يؤلم النبي عَلَيْكِاللهِ أن يأتيهم فقيرٌ يسأله حاجةً، حتى أنه كان يهتم له ويهتم، كما جاء في الصحيح من حديث جرير بن عبد الله البجلي رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ قال: «كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ فِي صَدْرِ النَّهَارِ، قَالَ: فَجَاءَهُ قَوْمٌ حُفَاةٌ عُرَاةٌ مُجْتَابِي النِّمَارِ أَوِ الْعَبَاءِ، مُتَقَلِّدِي السُّيُوفِ، عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ، بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ فَتَمَعَّرَ وَجْهُ رَسُولِ اللهِ ﷺ لِمَا رَأَى بِهِمْ مِنَ الْفَاقَةِ، فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ، فَأَمَرَ بِلَالًا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ ﴾ [النساء: ١] إِلَى آخِرِ الْآيَةِ، ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١] وَالْآيَةَ الَّتِي فِي الْحَشْرِ: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَاتَّقُوا الله ﴾ [الحشر: ١٨] «تَصَدَّقَ رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ، مِنْ دِرْهَمِهِ، مِنْ ثَوْبِهِ، مِنْ صَاعِ بُرِّهِ، مِنْ صَاعِ تَمْرِهِ - حَتَّى قَالَ - وَلَوْ بِشِقِّ مَّرُوٍّ " قَالَ: فَجَاءَ رَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ بِصُرَّةٍ كَادَتْ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا، بَلْ قَدْ عَجَزَتْ، قَالَ: ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ، حَتَّى رَأَيْتُ كَوْمَيْنِ مِنْ طَعَام وَثِيَابٍ، حَتَّى رَأَيْتُ وَجْهَ رَسُولِ اللهِ عَكَالِيَّةٍ يَتَهَلَّل، كَأَنَّهُ مُذْهَبَةٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَام سُنَّةً حَسَنَةً، فَلَهُ أَجْرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَام

# سُنَّةً سَيِّئَةً، كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ».٠.

مجتمع واحد، و حُمة واحدة، لا فرق بين أبنائه، لا في العقيدة؛ فعقيدتنا واحدة، قبل الجماعات والفِرق، قبل الأحزاب، لم تكن عقيدة الصحابة إلا عقيدة واحدة، هي عقيدة الحق، هي عقيدة التوحيد، هي ما قاله النبي وَ الله ما قاله الله وما قاله الله وما قاله رسول الله، عقيدة واحدة، لم يكن على رسول الله، واعتقدوا في دين الله ما قاله الله وما قاله رسول الله، عقيدة واحدة، لم يكن على عهد النبي وَ الله الجماعة وتلك الفرقة، وكل فرقة من الفرق فرحة بما عندها، وإنها كان المسلمون جماعة واحدة كما كانوا جسدًا واحدًا في العطاء وفي المحبة وفي المودة، فكانوا عقيدة واحدة، لم يكن هناك فرق بين عقيدة الصديق والفاروق، ولا بين عقيدة أهل بدر وأهل أحد، إنها هم أمة واحدة.

فقد يقول القائل: هؤلاء مهاجرون وهؤلاء أنصار.

نقول: لم يكن التفريق بين المهاجرين والأنصار، قائمة على جماعتين بل هما جماعة واحدة، وإنها قام على أساس ما قاموا به من عمل فاضل، ومن عمل جليل، أمَّا المهاجرون فكان

(١) صحيح البخاري ومسلم.

عملهم العظيم هو الهجرة إلى الله وإلى رسوله، وأما الأنصار فكان عملهم العظيم هو أن نصروا الله ورسوله، وآووا رسول الله عَلَيْكُ ومن معه من المؤمنين.

إذًا أيها الأحبة، أسَّسَ النبي عَلَيْكُ بناء هذه الدولة على الإخاء، فأول ما هاجر آخي بين المهاجرين والأنصار، فلا فرق بين مكى هاجر ولا بين مدني استقبل، إنها الطعام واحد، فكان الأنصار يقسمون طعامهم بينهم وبين المهاجرين، حتى إن الرجل لو كان له امرأتان أو زوجتان خير أخاه -قبل الحجاب- أن يختار إحداهما فيطلقها ليتزوجها.

أنصار يؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة، ومهاجرون في كامل العفة كما حصل من عبد الرحمن بن عوف رَضَّاللَّهُ عَنْهُ أنه قال لأخيه الأنصاري: بارك الله لك في مالك ولكن دلني على السوق.

متى كان التمايز بين المسلمين، ربى النبي عَلَيْكُ الأمة على هذا الإخاء، لا يمكن أن نكون أمة قوية، أمة ريادة إلا إذا كنا جماعة واحدة، طائفة واحدة، بيننا من الإخاء والمودة والمحبة ما بيننا حتى وصل الأمر إلى أن النبي ﷺ قال يومًا لما جاءه أحد الفقراء، فقال النبي ﷺ ولم يكن عنده شيء في هذا اليوم، قال: «مَنْ يُضِيفُ هَذَا اللَّيْلَةَ رَحِمَهُ اللهُ؟، فَقَامَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَقَالَ: أَنَا، يَا رَسُولَ اللهِ، فَانْطَلَقَ بِهِ إِلَى رَحْلِهِ»، فلعل عنده من اللحم، ولعل عنده من الطعام ما يكفيه وأولاده وضيفه، ولكن انظروا أيها الأحبة، والحديث معروف ولكننا

في حاجة إلى تذكير، «فقال لامراًته؛ هَلْ عِنْدَكِ شَيْءٌ؟ قَالَتْ: لا إِلّا قُوتُ صِبْيانِي»، أيها الأحبة، كن مكان هذا الرجل ليس في بيتك إلا كسرات لصبية، يتألم الإنسان ولا يرضى أن يتألموا، يجوع الإنسان ولا يرضى أن يجوعوا، أليس كل واحد منا يصبر على لواء الجوع والعطش وعلى لواء العري والألم، لكنه لا يريد أن يرى ذلك في ولده، لم يكن عندهم طعام الاطعام الأولاد، فهاذا كانت النتيجة؟ أن قال للضيف معتذرًا: ليس عندنا إلا كذا؟ لاو الله، وإنها قال لامرأته: «عَلِّيهِمْ بِشَيْء، فَإِذَا دَخَلَ ضَيْفُنَا فَأَطْفِي السِّرَاج، وَأَرِيهِ أَنَّا نَأْكُلُ، فَإِذَا الله، وإنها قال لامرأته: «عَلِّيهِمْ بِشَيْء، فَإِذَا دَخَلَ ضَيْفُنا فَأَطْفِي السِّرَاج، وَأَرِيهِ أَنَّا نَأْكُلُ، فَإِذَا أَهُوى لِيَأْكُل، فَلَيْ أَصْبَح غَدَا الله، وإنها قال لامرأته: «عَلِّيهِمْ بِشَيْء، فَالَ: فَقَعَدُوا وَأَكُلَ الضَّيْفُ، فَلَمَّ أَصْبَح غَدَا عَلَى النَّي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم»، نزل الوحي على رسول الله ويَيَالِيْه، من الذي رأى الرجل، من الذي علم حاله، من الذي أبصره وعلم ما في قلبه، أرسول الله ويَنافِيه؟

لا، فإن النبي عَلَيْكِيَّةٍ لا يعلم الغيب، ولكن الله من فوق سبع سموات أخبر النبي عَلَيْكِيَّةٍ وانزل عليه الوحي بذلك فكانت النتيجة أن قال رسول الله عَلَيْكِيَّةٍ للناس، من الذي ضيف الرجل بالأمس، فقال الرجل أنا يا رسول الله، وكأنه شعر لعله قصر في شيء من ذلك، فقال النبي عَلَيْكِيَّةٍ: «قَدْ عَجِبَ اللهُ مِنْ صَنِيعِكُمَا بِضَيْفِكُمَا اللَّيْلَةَ»...

(۱) صحيح مسلم.

ربى النبي عَلَيْكَالَةً على أساس الإخاء، لابد أن نتآخى ولهذا النبي عَلَيْكَالَةً أمر من طبخ مرقة فليكثرها وليتعاهد إخوانه، هل تعاهدت مسكينًا؟ هل طرقت باب فقير؟ لماذا لا نعتبر الفقراء والمساكين والمحاويج من إخواننا كأنهم أنفسنا تمامًا، لا فرق بيننا وبينهم؟

إذًا الأساس الثاني بعد توحيد الله -عَزَّ وَجَلَّ - الذي ربى النبي عَلَيْكَ عليه أمة الإسلام هو أساس الإخاء.

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم.

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد عَلَيْكِيَّةٌ وعلى آله وأصحابه أجمعين، أيها الأحبة:

#### الأساس الثالث: الذي ربى النبي عَلَيْكُ عليه أمة الإسلام هو ربط أمة الإسلام بالآخرة:

إن النبي عَيَّالِيَّةً لم يعش في الدنيا يجمع ويحصل، ليربي أصحابه على التعلق بها، بل لطالما ربى النبي عَيَّلِيَّةً أصحابه على الزهد فيها، نحن لا نطلّق الدنيا طلاقًا بائنًا فلا نعمل ولا نعمّر، إنها نعمل، إنها نعمّر، إنها نزرع، إنها نصنع، إنها نقود الدنيا لو استطعنا، ولكن كل ذلك والإنسان يعلم أنه عن الدنيا راحل، وأنه إلى الله -عَزَّ وَجَلَّ - قادم، إنها الحياة الحقيقية هي

الآخرة، كما قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَحِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُون ﴾ ﴿ الخاسر يومها: ﴿ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ ﴿ إن هذه الحياة الدنيا معبر أيها الأحبة، طال أو قصر. فإلى الله -عَزَّ وَجَلَّ - المرجع، ولهذا قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى في محكم كتابه: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ اللَّهُ مُونَ مَا لَيْثُوا غَيْر سَاعَةٍ ﴾ ﴿ وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ السَّاعَةُ يُقْسِمُ اللَّهُ مِونَ مَا لَبِثُوا غَيْر سَاعَةٍ ﴾ ﴿ وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ السَّعَمُ يَوْمٍ فَاسْأَلُ الْعَادِين ﴾ ﴿ أَى البَوا يومًا أو بعض يوم هذه خلاصة الدنيا التي يعيشها الإنسان.

(١) سورة العنكبوت، الآية: ٦٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الفجر، الآية: ۲٤

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٥٥

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون، الآية:١١٣

وَخُدْ مِنْ صِحَّتِكَ لِرَضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوْتِكَ» ، إنها الاختلاف والشقاق والعداء والشحناء والبغضاء والتقصير في طاعة الله والزهد في الجهاد في سبيل الله كل ذلك إنها يرجع إلى ماذا؟

إلى تعلُّقِ بالدنيا، لهذا فأمر الميعاد كان مع أمر التوحيد تمامًا، فالنبي عَلَيْ الله وبي على التوحيد، ثم وضع في الأمة أساس البعث والنشور، وذلك ما كان يأباه المشركون، فلقد كانوا يقولون: إذا مات الواحد فلا يبعث بعد ذلك، وذكر الله -عَزَّ وَجَلَّ - في كتابه حين قال: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنِييَ. خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٧٨) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي قال: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنِييَ. خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٧٨) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي

فربى النبي وَعَلَيْكُ على هذا، ولهذا زهد الصحابة في الدنيا وكان عملهم لله -عَزَّ وَجَلَّ- في الآخرة، فرأينا المساجد ممتلئة، ورأينا ساحات الجهاد يتنافس إليها المتنافسون، ويتسابق إليها المتسابقون، فما يدعو داعي الجهاد حتى يلبي الأصحاب، ولا ينظر أحدهم إلى دنيا زائلة ولا إلى ولد صغير ولا إلى أرض لم تزرع، ولا إلى مال يجمع، وإنها كانوا يملؤون ساحات الوغى، فربى النبي وَ الله التعلق بالآخرة، التعلق بالآخرة الذي يفجِّر عند الإنسان عبودية الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، بجميع الصنوف.

١) صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الآية:٧٨-٧٩

## وأخيرًا أيها الأحبة، ربى النبي عَلَيْكِاللهُ أمته على أساس عظيم وهو أساس التميز:

أساس التميز، إبراز هذا الدين على وجه لا يختلط فيه حق مع باطل، ولا ظلمة مع نور، إنها الحق الواضح ويدل عليه قوله عليه الله عليه النبي عليه عن ذلك، فقالوا: «هَذَا اليَوْمُ الَّذِي باليهود يصومون يوم عاشوراء، فلما سألهم النبي عَيَالِيَّة عن ذلك، فقالوا: «هَذَا اليَوْمُ الَّذِي باليهود يصومون يوم عاشوراء، فلما سألهم النبي عَنَالِيَّة عن ذلك، فقالوا: «هَذَا اليَوْمُ اللَّذِي أَظْفَرَ اللَّهُ فِيهِ مُوسَى، وَبَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى فِرْعَوْنَ، وَنَحْنُ نَصُومُهُ تَعْظِيمًا لَهُ»، فما كان من رسول الله عَلَيْتِ إلا أن قال: «نَحْنُ أَوْلَى بِمُوسَى مِنْكُمْ، ثُمَّ أَمَرَ بِصَوْمِهِ»، وهذا من النبي وعليه عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه على كتاب ربنا، وعلى وحي الله -عَزَّ وَجَلَّ - وعلى سنة نبينا عَلَيْهُ.

فنسأل الله -عَزَّ وَجَلَّ - بمنه وكرمه وعظيم فضله أن يعز أمة الإسلام وأن ينصر نا في كل زمان، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وجزى الله خيرا كل من ساهم في تسجيلها، أو تفريغها، أو تنسيقها، أو نشرها

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ومسلم

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ومسلم.